
 



Contribuciones locales a una historia de la minería en la 
Amazonia colombiana 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



Contribuciones locales a una historia de la minería en la Amazonia colombiana 
 
 
 
 
 
 
 
Realizado en el marco del proyecto 
La minería y sus impactos desde la visión local indígena 
 
Organizaciones 
Fundación AVINA 
Tropenbos Internacional Colombia 
 
Coordinación del proyecto 
Carlos A. Rodríguez 
Director de programa  
Tropenbos Internacional Colombia 
 
Redacción y edición del informe 
Catalina Vargas Tovar 
Asesora de comunicaciones 
Tropenbos Internacional Colombia 
 
 
 
 
 
 
El presente documento se basa en alrededor de quince testimonios presentados por investigadores 
locales pertenecientes a las comunidades indígenas de los departamentos de Amazonas, Putumayo, 
Vaupés, Caquetá y Casanare durante el 2012. Los testimonios se compilaron bajo la figura de becas 
de investigación local, programa dirigido al fortalecimiento de los saberes locales impulsado por 
Tropenbos Internacional Colombia. En este caso, se protege la identidad de los autores por petición 
de ellos mismos para evitar señalamientos. El documento no utiliza nombres propios, ni de personas 
ni de lugares, y presenta una selección de citas de los testimonios locales organizados bajo una voz 
editorial cuyo propósito es contribuir a identificar los elementos clave para una historia de la 
minería en la Amazonia colombiana desde la perspectiva local. Las opiniones expresadas en este 
documento no necesariamente representan la posición oficial de Tropenbos Internacional Colombia 
ni de ninguna de las comunidades indígenas de la Amazonia colombiana. 
 
 
 
 



Tabla de contenido 
 
 
 
 
Introducción 
 
1. La visión chamánica 
 
2. La historia lejana: llegada de la minería al Amazonas 
 
3. Casos de la historia reciente: el único ánimo era el oro 

Los rumores y la llegada de extraños 
Participación de los locales en la minería 
Apropiación de los espacios 
Control de la gente armada 
Balsas y dragones 

 
4. Impactos a nivel económico y social: las cosas ya no son como antes 

Inflación local 
Pérdida cultural 
Conflictos familiares y violencia 
Impactos ambientales 
Rol de la mujer 

 
5. Negociaciones con los resguardos y minería indígena: nadie representa a nadie 

Negociaciones y compensaciones 
Minería indígena 
Acuerdos y legislación local 

 
6. Apuntes desde lo local 
 Mapas de la minería: el minero errante 
   
 
Apéndice I: El eterno retorno de lo mismo 
 
Apéndice II: Panfleto minero: la fiebre del oro en Colombia 
  



Introducción 
 
 
 
 
 
La minería es considerada como un tema de interés nacional, mucho más en años 
recientes cuando se define una de las locomotoras de desarrollo impulsadas por el 
gobierno de Juan Manuel Santos. Desde el discurso político, las iniciativas normativas 
y el sector económico, la minería es vista como un fenómeno que impulsa el desarrollo 
del país en la medida que genera mayor riqueza, atrae inversionistas y crea empleos, 
entre otros factores. El presente informe no intenta poner en discusión la viabilidad o 
sostenibilidad de dicha mirada, tampoco se concentra en rebatir los principios 
económicos o morales que desencadenan el auge de la extracción minera. Más bien se 
ocupa de brindar una visión de cómo se vive este fenómeno en las comunidades 
locales, es decir, ofrece una mirada de la minería desde el punto de vista de los 
habitantes de las zonas de interés minero. Esta perspectiva clave, a la que pocos 
tienen acceso, puede contribuir a comprender la realidad minera en la Amazonia 
colombiana y brindar elementos para futuras evaluaciones de proyectos en el área. 
 
A lo largo de la historia, los territorios que hoy componen la Amazonia colombiana 
han sufrido múltiples procesos colonizadores y booms de extracción de recursos 
naturales. Pues bien, existen diferentes fuentes históricas que expusieron el modo en 
que dichas actividades se vivieron localmente, los daños que hicieron al medio 
ambiente y a las comunidades originarias de la zona, incluso denunciaron las 
aberraciones, la violencia y la corrupción que implicaron en su momento. Entre las 
que más se destacan están Putumayo, caucho y sangre, un informe al parlamento 
inglés de Roger Casement; El libro rojo del Putumayo de Thompson Norman y la 
novela La Vorágine de José Eustasio Rivera, entre muchos más. Uno podría pensar que 
gracias a estas fuentes se desencadenaron procesos políticos como la denuncia a la 
Casa Arana y su eventual desmantelamiento y la creación del macro-resguardo 
indígena Predio Putumayo en abril de 1988, entre otros. En resumen, es importante 
contar con fuentes de distinta naturaleza para comprender la complejidad de los 
procesos históricos y promover una búsqueda de soluciones políticas a los problemas 
que puedan estar teniendo lugar. Con este espíritu, el presente documento tiene el 
propósito de poner a disposición de los interesados testimonios de primera mano 
sobre la explotación minera en la región amazónica. 
 
A procesos extractivos, como la explotación del caucho y ahora la extracción de 
diferentes minerales, las suele acompañar la indiferencia de los gobiernos frente a los 
territorios baldíos y lejanos, la imposibilidad de comprender a tiempo qué está 
sucediendo y cómo proceder para evitar que el desorden y la violencia se perpetúen. 
En otras palabras, la sensación de abandono y la ausencia de las instituciones del 
gobierno contribuyen silenciosamente a que se desencadenen dinámicas de violencia 
y explotación en estos territorios. Lo dicen las voces locales: 



 
No es extraño que existan actividades ilegales ya que, por situación geográfica, 
la presencia del Estado es insuficiente. 

 
 
De todas maneras, como se menciona al comienzo, la intención de este informe no es 
señalar culpables o responsables, de alguna manera todos los somos en mayor o 
menor grado, sino brindar testimonios para construir una historia más completa de la 
minería en la Amazonia colombiana, una que tenga en cuenta cómo se vive desde lo 
local esta fiebre nacional. Como no se trata de una denuncia, sino de una contribución 
a la documentación sobre el tema, los testimonios se presentan de manera anónima y 
se protege la identidad de las fuentes por petición de ellas mismas. Es preciso señalar, 
sin embargo, que estos testimonios provienen de representantes de más de una 
decena de comunidades indígenas de los departamentos de Vaupés, Casanare, 
Caquetá, Amazonas y Putumayo. 
 
 Los testimonios compilados despiertan muchos interrogantes sobre la minería: ¿Por 
qué algunas comunidades indígenas pueden resistirse al fenómeno de la minería y 
otras no? ¿Por qué este fenómeno depredador tiene tanto poder de seducción a pesar 
de las evidentes consecuencias negativas que acarrea? ¿Cómo es posible que esta 
explotación no deje nada de nada a las comunidades? ¿Por qué están tan solas las 
comunidades indígenas frente a este problema? Estos son algunos interrogantes que 
esperamos los lectores nos ayuden a responder de la mejor manera posible.  
 
Nos concentramos en la minería del oro que es la más extendida en la Amazonia, 
principalmente en los territorios aledaños a los principales ríos como lo son el 
Putumayo, Apaporis, Caquetá y Amazonas. La fiebre del oro en estos territorios tiene 
los siguientes síntomas: a la acción de sacar el oro la acompañan muchos vicios y 
delitos e implican un alto nivel de impunidad frente a cualquier injusticia. El clima de 
desorden que genera esta actividad a nivel local va erosionando todos los elementos 
culturales locales hasta el punto que se desdibujan los roles, de hecho se tergiversan 
hasta el punto en que los victimarios se consideran prestigiosos mientras que se 
invisibilizan las víctimas. 
 
Un elemento que llama la atención es el verbo que se utiliza para esta actividad a nivel 
local, el verbo “pesquisar” en portugués. Esto nos dice mucho no solamente sobre las 
rutas de entrada de los primero mineros a este territorio, sino también sobre la lógica 
del oro: 
 

Para los brasileros el oro se desplazaba de un lugar a otro y tenía vida porque 
se mueve de un lugar a otro y hasta se pierde. Por eso hay unas vetas o un 
sendero del oro y cuando se saca el oro, incluso cobra venganza. Hay una 
persona que se especializa en esta labor de pesquisar que no es solo una 
cuestión de suerte. Esas personas, por lo general, conocen las historias del oro 
y luego sufren las consecuencias de perseguirlo. 

 



 
Este metal es huidizo, algunos piensan que es como un imán y, por eso, si se cae al piso 
desaparece; es como si no existiera y en verdad pareciera no existir porque la 
intención del minero no es atesorarlo. Los mineros, por agüero, se cuelgan un 
frasquito en el cuello en el cual van guardando el oro que van encontrando para no 
perderlo, para que la tierra no se lo coma, para que no salga corriendo. Dicen: el oro 
está vivo... Pues bien, si así es: ¿a dónde va a parar todo el oro que se han sacado de las 
diferentes minas y ríos amazónicos? 
 
 
El informe comienza por exponer algunos elementos de la mirada tradicional del oro, 
con especial atención a sus principios de origen. La intención es mostrar cómo se 
comprende este mineral a nivel local, su importancia chamánica y su funcionalidad. 
Luego se presenta un rastreo de los testimonios que sirven para delinear una historia 
de la explotación del oro a nivel local. Se hace referencia tanto a las primeras 
expediciones como a las más recientes. El siguiente paso es presentar los impactos de 
este fenómeno desde la perspectiva local y se destacan las consideraciones locales 
más importantes que se deben tener en cuenta para evaluar la actividad minería en el 
territorio amazónico colombiano. 
  



 
1. La visión chamánica 
 
 
 
Si abordamos el tema intentando hacer una suerte de línea de tiempo, la visión 
chamánica de la minería tendría que estar tanto al comienzo como al final, o en todos 
los puntos de la historia como le corresponde a los discursos culturales. La manera en 
que se entiende el oro tradicionalmente para las comunidades indígenas de la 
Amazonia colombiana es relevante porque en esas concepciones se explica todo el 
desorden que genera la actividad minera. Como ejemplo tenemos los siguientes 
testimonios:  
 

• Las afectaciones que sufre el río Caquetá implican una pérdida de energía que 
ha generado un debilitamiento y presiones al sistema del conocimiento 
indígena. 
 

• Si se mueven estos materiales pueden pasar enfermedades como el paludismo, 
acomodación de las enfermedades, enfermedades producidas por los 
relámpagos o por el viento de invierno, y poco a poco nos comenzamos a 
contaminar todos. Los espíritus de los lugares sagrados se enojan y la madre 
tierra se venga con la Ley de origen, por las heridas profundas que le están 
haciendo. 

 
• Lo peor es cuando comienza a romperse la casa de algún espíritu donde los 

curanderos guardan las enfermedades; por eso ocurren enfermedades, y 
además quedamos sin lugar adonde guardar las enfermedades. 

 
 
Según las historias de origen, el oro y demás minerales tienen su comienzo en el sol, la 
luna y las estrellas. Esto significa que son huellas de relaciones entre los astros sobre 
la tierra y señales de la formación misma del planeta y de las edades de la tierra.  
 
 

• Nuestra cosmogonía está relacionada con el sol, la luna y las estrellas, por lo 
tanto, los principios de la minería son provenientes de estos planetas. Como el 
oro, esmeraldas, diamantes, cuarzos rocas y balastro. En la visión indígena 
hacen parte de algunos órganos del mundo, otros dicen que son residuos de los 
primeros impactos de la temperatura solar. Por último, están consideradas 
como decoraciones del cuerpo universal. 

 
• Lo primero cuando el mundo comenzó a evolucionarse para que hubiera la 

tierra y la humanidad, igualmente los espíritus vivían en este mundo, eran los 
conformantes de la evolución, buscaban cómo se podía formar un nuevo 
mundo con los animales, las humanidades, las plantas. Por lo tanto, existen los 



materiales como el oro, esmeraldas, diamantes, uranio, carbón, etcétera. Todos 
estos materiales son de ellos, con ellos comenzaron a vivir, a formar la nueva 
tierra; estos materiales se forman como materiales duros, son piedras que 
simbolizaban los adornos de los espíritus o de algún personaje inmortal. 

 
• Antes de él todo era tiniebla, los espíritus no necesitaban luz porque no eran 

gente. Aiya, el sol para los tanimuca, utilizó el oro porque tenía brillo y produjo 
la luz para espantar a la tiniebla, pues él ya era persona y necesitaba la luz para 
tener chagra, para tener calor, sembrar yuca y frutales. También era necesaria 
la luz para combatir las enfermedades. A partir de ese momento, el oro se 
materializó tal y como está ahora. Por lo tanto, todos los espíritus que nos 
rodean son los dueños de las diferentes minas de este mundo como del otro 
mundo. Por lo tanto, son lugares sagrados. Cada uno de esos materiales tiene 
su función ya sea para curar enfermedades o para guardar las enfermedades 
del mundo. 

 
 
Uno de los usos tradicionales más comunes del oro es su uso para la curación de 
enfermedades. Puesto que se trata de un material luminoso que genera reflejos, los 
chamanes lo utilizan para sacar enfermedades y guardarlas de manera que no afecten 
la comunidad. Su manejo es exigente, no puede hacerlo cualquier persona, se 
requieren permisos y dietas especiales para hacer uso de esos principios curativos. 
 
 

• El personaje Ñamiwayumi, que simboliza la luna, muere a causa del incesto. 
Para revivirlo sacaron el material más bueno que tenía brillo y que tuviera luz 
propia y le hicieron un adorno de oro. Desde este momento, los curanderos o 
chamanes utilizan su reflejo, brillo o luz para mirar enfermedades y sacarlas. 
Tiene, por lo tanto, un valor chamanístico, así como corporal. 

 
Según la visión chamánica, la sabiduría radica en reconocer cómo está conformada la 
realidad. Hay un programa de manejo del mundo por parte de todos los chamanes de 
las diferentes etnias que debe respetarse y cumplirse, el problema es que cuando hay 
áreas enteras que están perdiendo su energía natural, se genera un desequilibrio y la 
imposibilidad de predecir correctamente el manejo apropiado del ciclo anual. 
 
 

• El oficio del chamán es cuidar de su tribu, de la tierra, de la naturaleza. Para 
este manejo se hacen pactos con los demás chamanes, puesto que cada uno 
tiene capacidades de manejo de energías de la riqueza diferentes y visiones 
diferentes. Se hacen trabajos para mantener el equilibrio de la energía durante 
todo el año. Si la energía llega a mermar, esto disminuye el poder chamánico. 

 
• Este es el tipo de sabiduría que controlaron los chamanes por mucho tiempo 

atrás. Funcionaba mediante la telepatía en muchos casos. También se discutía 
en reuniones con la mayoría de los chamanes, sus participantes y aprendices. 



Este grupo de conocedores manejaba en conjunto el mismo mundo para 
prevenir las enfermedades y los accidentes en sus territorios. 

 
• Anteriormente se discutía a comienzo de cada año y la concluían a final del 

mismo año. La prioridad de este evento era esforzar las energías chamánicas y 
prever el futuro de las comunidades y evitar los peligros que pasarían durante 
este año, que incluyen problemas en la comunidad como en la tierra: 
accidentes geográficos, deslizamientos, temblores, veranos e inviernos 
prolongados, crecientes y mermas de los ríos. 

 
• Unos chamanes tienen más visiones que otros, por eso trabajaban en conjunto 

para la prevención de enfermedades. Algunos conocedores prevenían en sus 
tribus enfermedades descubiertas por otros chamanes. 

 
• Aceptar que hay un orden no es lo mismo que renunciar a la posibilidad de 

orientar el proceso de ser libres. El programa de la sabiduría reconoce la 
diferencia y la realidad: el manejo étnico y los valores culturales no son 
diferentes al mundo ni a sus riquezas. El valor integral de donde depende cada 
valor de la riqueza del territorio. 

 
Todo este programa se ve afectado con la extracción de minerales por fuera del 
programa chamánico porque significa que se están mermando las energías y así se 
está perdiendo la posibilidad del manejo tradicional. Por eso, más adelante, vemos que 
muchas regiones mineras “ya ni cantan los pájaros”, significa que están quedando sin 
vida, lo que implica cambios ecosistémicos significativos. 
 
 
Los lugares en que se encuentra el oro no son cualquier lugar. Según vimos 
anteriormente, son sitios que tienen dueños espirituales. También son materiales que 
pertenecen al mundo acuático y que, por lo tanto, no tienen un lugar definido sino que 
atraviesan todo el territorio. 
 

• La riqueza del mundo indígena se ubica en sitios muy especiales, ocupan 
espacios de alguna evolución o de origen de algunos seres creadores. Son 
recuerdos del primer y el segundo mundo, según lo reconoce nuestra creencia. 

 
• Cuando se extrae una riqueza de nuestro mundo y se desocupa un lugar, el 

lugar queda como una persona inconsciente sin saber qué hacer, queda loco y 
puede irse en contra de su propia familia o su propia tribu. El territorio sin esa 
energía pierde el equilibrio que lo venía sosteniendo. 
 

• Un tipo de oro es tan fino, casi como harina, entonces se riega por todo el río. 
Pero siempre se acumula en un lugar específico y no se dispersa 
descontroladamente en cualquier parte. Para mi mantiene una lógica como los 
principios de origen y comparte su energía con otros recursos. El oro que 



permanece al fondo del río es porque está ligado a la energía del mundo 
acuático. 

 
 
Según los conocedores y chamanes amazónicos hay diversos tipos de oro que 
dependen del tipo de principios que los gobiernan. El primero (amarillo rojizo) se 
relaciona con la energía solar, el segundo tiene origen en residuos de la luna 
(amarillo), el tercero proviene de la misma materialización del mundo y el cuarto 
proviene de la energía del rayo. 
 
 

• Camú chinaicana lajo'wa (origen solar) 
  
El principio del oro está relacionado con la llama que posee este planeta, el 
mundo al materializarse recibió un fuerte impacto de la energía del sol porque 
éste emitió una temperatura solar muy fuerte para dar vida a todos los seres 
vivos. Esta temperatura solar aún existe, de ella proviene la vida de nosotros, 
por eso la mayoría de los seres vivos de carne y sangre son calientes. Es una 
fuente de vida de que todos vivimos. 

 
Los Karipulakena son reconocidos como los por varios grupos étnicos que 
manejan el mismo territorio. En la mayoría de las historias, se dice que estos 
grandes creadores calcularon y acumularon esa energía, con una temperatura 
exacta para la vida del mundo. Luego del mundo hacia nosotros. El momento de 
detonación el impacto fue tan fuerte que inmediatamente materializó la tierra. 
Es decir, produjo la vida. 

 
En medio del impacto de la temperatura solar parte del fuego se incrustó al 
interior de la tierra. La tierra con su fuerza alcanzó a apagar estas llamas que 
habían penetrado en varias partes del mundo. Por eso el oro no existe en todas 
partes del mundo, existe únicamente donde estuvo encendida esta llama. 
Cuando se apagó se transformó en el oro de color rojizo. 

 
La historia se compara con el crecimiento de una fruta. Cuando la tierra está 
creciendo absorbe con más fuerza la energía solar: esa época ya pasó. Cuando 
está madura limita la absorción de temperatura; y ahora que la fruta está 
pasando, absorbe con menos fuerza porque la tierra se está agotando y tiene 
que acabarse. 

 
El oro existe porque hace parte de la energía de la vida del mundo, no podemos 
sacarlo de donde se encuentra porque, por alguna razón se radicó en esos 
espacios para dar la vida al mundo. Supongo que si la sacamos estamos 
cometiendo una enorme falla, es parte de la anatomía universal. 

 
 
 



• Keri lajowami, jewapeni (origen lunar) 
 

La segunda historia narra que después de la materialización del mundo se 
presentó otra oportunidad del oro para el mundo. Este viene de un ser 
mitológico en el segundo mundo que se llamaba Kero, hijo de Jeechú, quien tuvo 
que morir por cometer incesto con su propia hermana. Por esta falla murió, su 
padre Jeechú no se había dado cuenta de nada. Los Karipulakena, como 
creadores, estaban en la obligación de revivirlo porque cada persona podía 
tener sus fallas y esas fallas se tienen que solucionar de alguna manera. Se 
revivió para que ocupara otro espacio que sirviera para componer el mundo 
que se estaba necesitando. Los Karipulakena solo esperaban que se 
descompusiera para luego reponer su cuerpo usando otros objetos. Después de 
varios días llegaron al lugar y encontraron su esqueleto y lo armaron 
nuevamente de la misma forma, desde este momento se compone el esqueleto 
humano que tenemos hoy. Las sobras de este proceso se transformaron en otra 
variedad de oro de color amarillo. Esta variedad de oro quedó en la superficie 
de la tierra, no como el oro rojizo que está en la profundidad de la tierra. Hace 
parte de elemento del cuerpo humano, por tal razón la gente lo aprecia mucho 
como elemento decorativo de las fiestas tradicionales. Simplemente es un 
cuento, porque a nosotros no nos correspondió esta clase de lujo. 

 
 

• Teerí lajowá, jewani (proviene de la materialización del mundo) 
 

Los principios de la tercera clase de oro, que es de color amarillo oscuro, es 
diferente al sol y a Kero, no es tan fino como lo dicen los blancos, son de mismo 
material pero con pocas calidades. Luego les sigue las piedras preciosas y por 
ultimo reconocemos los principios de las piedras encendedoras.  

 
Observemos que la llama tampoco es ajena al oro porque en otros 
conocimientos reconocen el oro como una llama fundida. En otras costumbres 
dicen que el oro viene de una piedra fina que nosotros los llamamos marajori, 
se vuelve amarilla porque las llamas del relámpago subterráneo las funde o las 
quema. Anteriormente existieron grupos que querían extraer esta clase de oro, 
pero fue imposible porque se formaron en duendes u otros animales de 
dentaduras finas. Por eso estos seres mantienen unas dentaduras con esa 
misma calidad. El olor de esta mina es la energía de las enfermedades que no 
han salido sobre la tierra. Esta enfermedad no corresponde a nosotros sino a la 
generación de más adelante. 

 
 

• Pichani napana (origen de los rayos) 
 

Por último, reconocemos la energía de los rayos espaciales que se direccionan 
de arriba hacia abajo. Pichani es el rayo, napana es la transformación de esa luz 
en oro. En muchos casos se funden la luz y a veces funde una clase de roca que 



en nuestro dialecto la denominamos como wayuwe. Esta clase de oro es 
producto de unas arenas de color negro, son granulados que permanecen sobre 
la tierra. 

 
Otra historia recomienda que la energía solar como de las tormentas eléctricas 
hacen parte de la energía negativa, por eso los productos son negativos, 
generan problemas. El oro es un origen de esta negatividad por eso esto a su 
vez son semillas de la violencia, entonces, podemos pensar en que la violencia 
nace de la tenencia de esas riquezas. 

 
 
Son múltiples las referencias de la relación de los minerales con el agua, pues algunos 
tipos de oro pertenecen al mundo acuático. La extracción de este mineral por medio 
de balsas y dragas implica una afectación de todo lo que comprende el mundo del 
agua amazónico. Es así como peces, todo tipo de animales y plantas, se ven 
perjudicados por la contaminación proveniente de los desechos de esa actividad. 
 
 

Wäjari fue el creador de lo que existe en la tierra, fue el primero que creó caños 
y ríos, allí nacen los cerros, en la cabecera de los caños nace lo que hoy en día 
llamamos el oro, la esmeralda, la minería; es decir, Wäjari creó al tiempo con 
los caños y ríos y piedras preciosas, los minerales; esto es lo que sostiene los 
caños, los ríos, o sea que de ahí nace todo lo que es agua; si se destruye, pues se 
acaba con todo, eso fue el creador de todo. La cabecera de los caños son 
sagrados. Los minerales son la representación del señor del agua que se llama 
Ajiya Mereka. Por eso yo hablaba que la piedra no es piedra preciosa, es 
respetable, no es de negociación, no es de comer, para nosotros es piedra 
sagrada, ella nos cuida y nosotros también tenemos que cuidarla. Si se hace 
minería, todos los pescados, los animales, el agua, todo se afecta. 

 
 
En conclusión, este tipo de materiales son constitutivos de la formación de la tierra y 
como tal tienen sus funciones en el equilibrio de las energías y están sujetos a normas 
de manejo. No es casual, por lo tanto, que si se pregunta a las autoridades 
tradicionales, ellos vean con malos ojos la extracción minera. Es común, sin embargo, 
que se planteen la pregunta de cómo hacerlo de manera que no se descargue el 
terreno en cuestión que no pierda su energía y que busquen alternativas de manejo 
para no renunciar a los recursos que provienen de esta actividad. Lo que sí debemos 
tener en cuenta es que desde la tradición, interesada por un equilibrio con la 
naturaleza, se apunta a una prohibición. 
 

• Para nosotros la minería es prohibida. Toda piedra es respetada, lo que sea. 
Como se habla de la petrolera también, esa es la sangre de la tierra, para que 
sostenga la tierra, que no quede como estéril, esa como es la sangre de la tierra, 
eso evapora y sostiene la tierra. Nosotros respetamos eso, de ahí viene ukuo 



que significa ‘palabra de respeto’. Si se mueven esas piedras se desatan 
enfermedades, castigos y muertes. 

 
• En el pasado no era prohibido sacar las chaquiras de los ríos (se consideraban 

la orina del mismo dueño del caño y no eran piedra de negocio), pero se había 
en medio de ayuno, con diera y era con un cacique que tenía que prepararse 
bien porque era un sitio sagrado. Hoy en día un capitán va y se pone a negociar 
con las petroleras sin consultar a la comunidad. 

 
 
Localmente se asocia la extracción y el desequilibrio natural con el caos y los 
problemas sociales. ¿Podemos separar la minería y los impactos sobre la naturaleza 
de los problemas sociales actuales de las comunidades? En términos occidentales, se 
pueden analizar separadamente, como elementos aislados, para el pensamiento 
indígena amazónico, por su parte, se relacionan de manera causal. 
 

Por tradición las piedras y algunos minerales desencadenan desgracias. Por 
ejemplo, el diamante, esmeralda, coltán y el oro en mano de un indígena es un 
peligro, es como tener veneno en un sitio donde hay muchos niños que se 
pueden intoxicar. Los chamanes lo usan para su propia defensa pero no puede 
tenerlo en su casa porque la energía de ese mineral puede afectar a todo su 
hogar e incluso causarles la muerte. En el pasado, algunas veces, construíamos 
nuestras malocas en sitios o lugares donde había minerales y, por lo tanto, se 
producían epidemias, muertes. A las personas les tocaba enterrar a los difuntos 
e irse a construir otras malocas. Igual, algunas piedras también eran utilizadas 
por los chamanes para atraer cacería y pesca. En fin, es un peligro que los 
jóvenes manipulen estos elementos sin ningún monitoreo o control, pues es 
una espada de doble fila y tiene impactos negativos sobre nuestra cultura. 

 
 
 
  



2. La historia lejana: llegada de la minería al Amazonas 
 
 
 
 
 
Desde las primeras exploraciones naturistas de la región, llevadas a cabo por 
exploradores europeos, se menciona que hay serranías con abundantes nacimientos 
de oro en el territorio amazónico (Viagem pelo Brasil de Spix y Martius, 1817). Así 
comienza a estar en el radar de los buscadores de fortuna este inhóspito territorio. 
Desde un comienzo, vale la pena resaltarlo, la fiebre por el oro es algo que viene de la 
realidad occidental y no da cuenta de los valores locales; el interés por el producto, los 
esquemas de explotación del recurso y de seres humanos en la región son elementos 
importados a esta región. El oro, según vimos en su concepción tradicional, no se 
considera como un elemento de valor para los grupos indígenas de la región, de hecho, 
su uso ritual no corresponde a los seres humanos actuales. El elevado valor que tiene 
proviene de los mercados globales y de la demanda mundial, lo cual nos permite ver 
que la Amazonia se ve afectada por los movimientos económicos mundiales y, en 
consecuencia, para su cuidado deben involucrarse a todos los actores posibles.  
 
La memoria colectiva de la región tiene recuerdos de la cauchería y de lo que significó 
la irrupción de las comisiones desde el Brasil, de la frontera peruana o desde el 
interior del país: 
 

Doscientos años atrás la capitana Marimiagme, con su gente bailando igual que 
ahora, esperaba a que llegaran los blancos portugueses para sacarlos corriendo 
para abajo, para que no vinieran a robar gente y charapa, para llevarlos para el 
Brasil como presos, unos para comer y otros como esclavos, para ponerlos a 
trabajar gratis para ellos, y ahora nosotros ahí donde ella y su gente pisaron la 
tierra y la hicieron temblar bailando como nosotros ahora. 

 
 
Igualmente, los locales recuerdan cómo entre 1930 y 1938 aparecen unos 
exploradores, llamados genéricamente como ingleses por ser rubios y no hablar 
español, pero que bien pudieron ser alemanes o de cualquier nacionalidad, que 
llegaron en un hidroavión a la zona, se desconoce la fecha exacta pero se recuerda su 
paso por el territorio y quedó registrado. Según cuentan los locales, estuvieron 
pesquisando en el río Caquetá y no se sabe si encontraron algo, estuvieron varios días 
pero no volvieron.  
 
También se señala que, en los años 60 y 70, algunos reclusos de la Colonia Penal de 
Araracuara lavaban material en canalones con poco éxito. Las exploraciones de finales 
de los 80 fueron muchos más serias. Pasaban expediciones por los ríos pesquisando e 
identificaron sitios de interés. Se comenzaron a dar cuenta que muy poco se podía 
encontrar con canalón, se necesitaban dragas. Al mismo tiempo, llegó el auge de la 
minas de aluvión y socavón en los territorios fronterizos entre Colombia y Brasil, el 



cual se considera el ejemplo paradigmático de la fiebre del oro según la historia local. 
Muchos locales se fueron a probar fortuna en estas minas, varios regresaron muy 
afectados por lo que vieron y decididos a no volver. Lo que les ofrecía la actividad 
minera era poco al final de cuentas: volvieron con algunos enseres de primera 
necesidad pero sin grandes fortunas. 
 
 

Cuando se fueron los del ejército, la policía y los gringos, cuando todo quedó sin 
lo que llaman fuerza pública, aparecieron los primeros mineros con las dragas 
y nadie les puso pereque. Llegaron a haber hasta 36 dragas sobre el río 
Caquetá. Por la noche parecía un pueblito de luces sobre el río porque tenían 
plantas eléctricas. Entonces comenzó la pelea en todas los comunidades, que sí 
mano que trabajen, que no que son una plaga, y ellos comenzaron a sacar 
papeles chimbos y decían que traigo un permiso para explorar. Entonces los 
indígenas no sabían de eso y hablaban de sus derechos territoriales; los 
mineros decían que por acá todos son como abogados, que por el camino de la 
ley no vamos a poder ganarles y convencerlos, que por eso hay que usar la 
cabeza y la plata, ¿a quién no le gusta la plata? Así comenzó el despelote. 

 
 
 
  



3. Casos de la historia reciente: el único ánimo era el oro 
 
 
 
Los rumores y la llegada de extraños 
 
 
Los mineros vienen de muchas partes, según los testimonios principalmente del 
Brasil. La primera gran oleada de mineros llegó con el auge de las minas de aluvión a 
cielo abierto en la frontera colombo brasilera, un lugar que en su momento estuvo en 
la mira de todos los buscadores de fortuna, comerciantes e incluso de los grupos 
armados presentes en esta área del país. Todos promovieron a su manera la idea de ir 
a probar fortuna en estas minas, también algunos personajes públicos creyeron que 
ayudaban a aliviar las necesidades básicas de los locales involucrándolos en esta 
actividad. Se pasaban muchas dificultades para llegar hasta allá, pero cientos y cientos 
de personas e indígenas gradualmente se trasladaron hasta ese lugar remoto: el único 
ánimo era el oro, las ilusiones que el metal despertaba en todos. Los rumores 
presentaban la situación como una solución a los problemas de la pobreza local. 
 

• Cuando me animé de nuevo con los comentarios del oro, sentí que mi padre se 
daba cuenta de todo porque analizó que me iba a una trampa. Pero la gente que 
regresaba de la mina, venían con motores fuera de borda y muchas mercancías 
de primera necesidad. «Piénselo bien, hijo, si te parece bien, pues hazlo, el oro 
es bueno pero sus consecuencias son malas, te pueden afectar». 
 

• Al comienzo nadie se da cuenta nada porque la ilusión y la ambición no 
permiten ver las cosas negativas, nadie veía los precios altos de los productos 
comerciales, la vida parecía fácil en esos momentos. Los grupos étnicos así 
parecían ciegos o ignorantes porque abandonaron sus creencias y su 
cotidianidad.  

 
 
Muchas personas fueron atraídas por los rumores de bonanza y probaron fortuna. 
Más adelante mostraremos algunos testimonios de lo que vieron en esos lugares. 
Antes es importante ver cómo perciben los locales la llegada de negociantes 
interesados en explorar la posibilidad de extracción de minerales en territorios 
indígenas. El denominador común es que se juega con la carta de ilusionar a los 
locales, tal vez por medio de verdades a medias, tal vez por medio de sobornos para 
generar divisiones locales, incluso se hicieron excursiones a espaldas de los dueños de 
los territorios. 
 
 

• Siguen surgiendo más preocupaciones cuando vemos que llegan personas 
supuestamente representando empresas, corporaciones y fundaciones con 
intereses extraños buscando ingresar al interior de la selva sin ninguna 



explicación clara y mucho menos una consulta con nuestras autoridades. Este 
es un caso que en la actualidad está generando grandes conflictos internos.  
 

• Hace muy poco llegaron unos pesquisando coltán y piedra tantalita. Estas 
mismas organizaciones apoyan a los indígenas para que diligencien y gestionen 
en el Ministerio de Minas y Energía lo necesario para que nuestros territorios 
sean declarados zonas mineras indígenas. Creo que el Ministro de Minas 
debería tener en cuenta que esto sucede. Nos están diciendo que dormimos 
encima del oro y que cuando explotemos las minas vamos a dejar de ser 
pobres. Estas palabras suenan bonitas pero con ella nos ilusionan para que 
hagamos lo que ellos quieren. Los que están hablando con los indígenas tienen 
intereses oscuros. En todo caso, mi comunidad ha resistido la tentación hasta el 
momento porque los indígenas defendemos, apreciamos y protegemos nuestro 
territorio, cultura y recursos naturales. 

 
• El año pasado un grupo de 50 capitanes y miembros de la comunidad 

expulsaron a una expedición de una empresa. Llevaban flechas, escopetas, 
machetes y hasta garrotes para defender su soberanía. Menos mal ellos estaban 
desarmados sino se hubieran enfrentado a plomo y flechas. 

 
• El indígena por cultura no ha sido minero, solo ha entregado las riquezas de su 

territorio porque cuando se hace compadre de un blanco le cuenta sobre sus 
tesoros. Este compadre nunca ha dejado de ser ambicioso y le pide al paisano 
que le muestre adonde quedan esos lugares, que eso será de los dos, y pura 
mentira, el compadre blanco es como el cichicuchi, come solo. Luego le dice a su 
compadre indígena: fui pero no había nada. 

 
• Vinieron con promesas, usted sabe, que aquí querían construir un colegio y 

más aulas para el colegio y un hospital grande para el colegio si nosotros 
dejábamos entrar la minería. Al rato están los caciques diciéndoles a los demás 
que se van a ganar unos viáticos. ¿Y qué pasó? Después que explotaron 
quedaron todos aguantando hambre. 

 
 
Por lo general, la parte que recibe mayor comprensión por parte del gobierno central 
son los comerciantes, ya que estos trabajan con la lógica central y manejan un 
lenguaje económico que es el predominante a nivel mundial. Tanto en el Ministerio de 
Minas como en las empresas mineras se habla en términos monetarios, nunca se usa 
el lenguaje local y de la naturaleza. Por este motivo, hay que ver que no basta con 
llegar con promesas, prometer no es compensar. Además, en los contextos locales no 
se debe comunicar la idea que los derechos a la educación y a la salud son beneficios 
que deban depender de un negocio minero en sus propios territorios. 
 
 



• Siempre me acuerdo que mi abuela en una ocasión me contó que en un lugar 
muy lejano encontró una piedra a la orilla de un caños, esa piedra era como 
amarilla y metálica, le pareció muy bonita y se la llevó a casa, luego cuando 
pasó una embarcación de comerciantes ella mostró la piedra y el lanchero 
comerciante le dijo yo se la compro y le dio dos metros de tela, unos litros de 
petróleo y unos cuantos kilos de arroz. La piedra era de oro, pero la inocencia y 
su poca avaricia hicieron que le pagaran mal y no le dijeran siquiera que esa 
piedra era de oro. Se enteró después cuando los vecinos comentaron que eso 
costaba mucho más, pero bueno la madre tierra siempre le dio lo que 
necesitaba para vivir. 

 
 
 
Participación de los locales en la minería 
 
 
Por supuesto, muchos indígenas terminan trabajando en la minería y se pierden en 
ese mundo y sus lógicas económicas. Estas comunidades han sufrido, desde comienzos 
de siglo, bonanza tras bonanza y varios tipos de booms económicos que han llegado y 
se han ido dejando sobre todo tristezas. A la larga, no podemos esperar de ellos una 
integridad absoluta con sus principios y su pensamiento tradicional, estamos 
hablando de comunidades vulnerables que han sobrevivido hasta hoy a pesar de las 
intervenciones de agentes externos. La minería se aprovecha justamente de esa 
debilidad y de su falta de comprensión de la economía, además representa la ilusión 
de una nueva vida. 
 

• En un principio dijo haberse arrepentido, pero luego lo pensó bien y tomó la 
decisión final. No era solamente la situación económica de la familia, quería 
una vida nueva para ella y para nosotros. Dejar todo atrás y empezar de nuevo, 
ese era el sueño con el que inició su viaje. 

 
 
En ese contexto, la experiencia de los locales con la minería es bastante conmovedora 
porque de esas aventuras, que implicaron vivir lejos de sus familias por mucho tiempo 
y ver cosas espantosas, a duras penas sacaron lo de los pasajes de regreso a sus 
comunidades, lo de un motor y de pronto lo de un colchón. 
 

• Mi primera experiencia con la minería fue difícil. Yo iba enfocado con otras 
ilusiones que nunca pude lograr. La gente que se acerca al oro corre graves 
riesgos, pero por un momento no le importan las consecuencias negativas. La 
ilusión de todo acaba con todo. Existe una ambición muy enorme cuando se 
trata del oro. La tristeza del oro es que la gente prefiere vivir como blancos 
porque el oro representa mucho dinero. 

 
• Durante cuatro meses solo alcancé a acumular 150 gramos. Una cosita de nada. 

 



 
También es importante tener en cuenta que un indígena que conoce la tradición sabe 
que la actividad minera le causa un daño profundo a la energía de la selva y que 
interfiere con el programa de buen manejo de los recursos locales que plantean los 
chamanes. 
 

•     Comencé a preocuparme por mi conocimiento que en el instante estaba 
destruyendo en conocimiento a esos conocedores que manejaban el territorio 
en el que yo estaba explotando el oro. No solamente escarbaba la tierra en 
busca del oro, porque la tierra no siente nada, pero escarbaba también el 
conocimiento ajeno, y eso sí lo pueden sentir. 

 
 
La personalidad del minero, sus formas de ver el mundo y pensar la realidad, son muy 
diferentes a las que se conoce a nivel local. Es una lógica que genera muchos choques a 
nivel local y que los indígenas no saben cómo manejar. Algunos se pierden en ella, 
otros logran salir pero no sin muchos sufrimientos, y tal vez lidiando con problemas 
de alcohol y con las consecuencias de haber desarmado sus familias. 
 

• Abajo el trabajo, arriba las putas y qué viva el cartel de la minería; el que tenga 
hambre que eche las patas palante, decía un minero pasado de copas en un 
burdel con catorce millones de pesos que se sentó a pensar la vida. 

 
• Para entrar en la minería hay que sostener una fama de que el minero es el que 

más toma trago, el más mujeriego y el más parrandero. La minería es un 
sacrificio constante, porque permanecer en la selva y separarse de las personas 
más queridas, es un precio alto para pagar. Se trabaja en unas balsas muy 
pequeñas, que es como estar en una caja de fósforos o en una especie de cárcel, 
y en realidad el negocio no está en la cantidad de oro que se saca sino en el alto 
precio que tiene en el mercado. En este trabajo uno consigue muchos amigos 
de todas partes (colombianos, brasileros, mestizos, indígenas, peruanos, 
ecuatorianos, venezolanos) y así uno va consiguiendo donde trabajar. El pago 
es en gramos de oro y el día de pago los solteros se van a tomar y a bailar, 
duran hasta ocho días de fiesta, por ellos es que tenemos fama de mujeriegos. 
Cuando se trabaja cerca de una comunidad a esta se le paga un porcentaje para 
que nos permitan trabajar. Pero como en todos lados, hay personas que 
piensan que es obligación de los mineros mantenerlos. Lo cierto es que en la 
minería cada uno busca su beneficio personal. Es más fácil alinear a 25 pollitos 
que dos mineros se pongan de acuerdo. 

 
• Aquí no hay ley porque los mineros mantienen la ley más fuerte. 

 
• Mi marido, después de echar la bendición de rechazo al oro comenzó a 

contarme una cantidad de historias generadas por la mala energía del oro, que 
las consecuencias de ese metal precioso solo era un maldición. Los mineros, 



por muy buenas personas que sean, les toca volverse malos. Con el oro matan y 
roban, sin el oro roban para tener oro, y las amistades se vuelven en 
embriaguez y prostitución. 

 
Igualmente, muchos testimonios coinciden en decir que cuando se intenta regresar 
por segunda vez al mismo lugar las cosas ya han cambiado. Estos cambios no solo se 
refieren a las condiciones del lugar (las personas que administran, los comerciantes, 
etcétera) sino las condiciones interiores. Las personas ya han perdido la ilusión de 
una mejor vida y parecen estar verdaderamente perdidos. 
 

• Muchos de los que iban a la mina no iban exactamente a buscar oro. Para 
algunos era una forma de escape y para otros un negocio lucrativo. 
 

• Los clientes a la minas porque en las comunidades es prohibido consumir 
sustancias alucinógenas y aquí eran libres de hacerlos. 

 
 
 
Apropiación de los espacios 
 

 
Si a un lugar remoto, de pocos habitantes, comienzan a llegar de a tres vuelos diarios y 
multitudes de personas, evidentemente va generar un trauma en el poblado. Los 
corregimientos amazónicos no se encuentran dotados para recibir tantas personas y 
el impacto que tiene la llegada masiva de personas es que desconfigura la 
cotidianidad, generalmente para mal. 

 
• Llegamos al poblado a las cuatro de la tarde. En ese pueblito no cabían más 

personas, multitud de gente que hasta dormían en la calle. Nunca había visto 
tanta gente en este pueblo y en situación tan molesta. Todos eran extraños. Me 
parecía peligroso. Ruido por todas partes y borrachos. A este poblado entraban 
hasta tres vuelos diarios. Cada vez aparecía más gente con la ambición de 
encontrar oro.  

 
• Lo primero que se vio fue que comenzó a abundar el transporte fluvial, con 

botes hasta de cuatro y tres toneladas para transportar maquinarias para los 
insumos. Luego aparecieron yates con capacidad de transportar de doce a 
dieciocho pasajeros. 

 
• Gradualmente comenzó a haber una invasión de desconocidos, llegaban sobre 

todo comerciantes. Fue la primera vez que vi sleepings, porque el pueblo ya no 
faba por la multitud de personas que habían ingresada por la ambición del oro. 
Lo más triste era que todos los de las comunidades aledañas comenzaron a ser 
jornaleros en el pueblo y, como no les alcanzaba para cubrir sus gastos, 
empezaron a robar y la mala vida. La mayoría de la gente quedo sin plata, sin 



esposa y sin chagra. ¿Entonces cómo se puede hacer para seguir el camino del 
orgullo del oro si no todo es oro? 

 
• Comenzaron a llegar muchas personas de Leticia e invadieron espacios que no 

eran de uso del pueblo. Con ellos llegaban grandes embarcaciones procedentes 
del Brasil y de Leticia con combustibles, productos alimenticios y mercancías. 

 
• En ese momento se decía que muchos entraron riéndose pero que también 

salieron muchos llorando porque el oro se estaba acabando.  
 

• Cuentan que había vuelos chárter todos los días. Se escuchaba que estaban 
comenzando a matar gente por el camino, que había venta de licores día y 
noche, que todo se pagaba con otro porque no existía la plata. 

 
 
Lo más impresionante es que estas oleadas de personas llegan, alteran todo el 
funcionamiento local y, apenas se acaba el oro, abandonan el lugar. Atrás se quedan 
solo las tristezas, los precios altos, la corrupción y la necesidad de tener más dinero. 
Igualmente, factores difíciles de manejar como el alcoholismo, la violencia y la 
prostitución. 
 
 
 
Control de la gente armada 
 
 
Un elemento que facilita la instalación de la minería en la región amazónica es la 
ausencia de las instituciones gubernamentales y de las fuerzas militares. Hace pensar 
que es un territorio de nadie y, por lo tanto, llegan diferentes tipos de órdenes 
provenientes de quienes, a través de las armas, detentan poder. Obviamente no se 
trata de un poder con autoridad, puesto que legalmente son las autoridades 
tradicionales y los gobernadores indígenas los encargados de tomar las decisiones a 
nivel local, sino de un poder relacionado con la violencia y la intimidación. Algo que a 
la vez lleva a un estado permanente de excepción, sin regulaciones más que las de 
personas externas que con sus propios intereses imponen su visión sobre las 
dinámicas locales. Este es un elemento que se suma a la pobre gobernabilidad que ha 
vivido y se vive todavía en el área, lo que lleva directamente al debilitamiento de las 
comunidades y su poca capacidad de respuesta frente a amenazas como la minería. 
 

• Antes de salir tuvimos que presentarnos a una persona que dirigía la mina. Era 
una obligación de todos los mineros presentarse a esa persona o los devolvían 
inmediatamente. Comenzó la vida difícil porque estábamos en un sitio que no 
conocíamos, tampoco conocíamos las normas que allí se aplicaban. En los 
primeros días era bastante miedoso porque en la tierra nuestra la guerrilla era 
un terror. La gente le tenía mucho miedo a la autoridad de ellos. Era el jefe de 
los guerrilleros el que ponía las reglas a los mineros en la zona. Era una 



persona mala y un asesino, decían que era uno de los que había descubierto esa 
mina. Nos dijo que bienvenidos, que contemos con su apoyo y que solo nos 
hacía una recomendación: la obligación es aceptar, cumplir y respetar las leyes 
que se están aplicando en las minas que en este momento están bajo mis 
órdenes. El que no respeta, se queda por definitivo en esta mina y jamás 
volverán a ver a sus familiares. Eso depende de ustedes compañeros. Las reglas 
son no robar, no invadir espacios que tienen dueños, ni espacios marcados. 

 
• Día tras día se incrementaban los horrores de la humanidad en esa zona, 

comenzamos a ver muchas corrupciones. Asesinatos, robos, peleas y otras 
corrupciones que jamás habíamos visto, como el cambio de las mujeres de sus 
esposos a otros hombres y niñas compartiéndose con hombres viejos. Allá los 
crímenes eran normales, como matar a cualquier animal. Al anochecer 
comenzaban los tiroteos, que para nosotros era muy peligroso y preocupante.  

 
• Cuando llegó la guerrilla reunieron a todas las personas y dijeron que si no 

hacían caso a la tercera vez los mataban delante de la gente, incluyendo 
mujeres y niños. El raterismo se frenó, las matazones también, pues los únicos 
con armas eran ellos. Las reuniones eran obligatorias, pero para calmar a la 
gente y que las órdenes se cumplieran, murieron muchas personas. 

 
• El que mandaba en la mina era la guerrilla, ellos organizaban el trabajo. Cuando 

ellos estaban no había robos, cuando ellos salían de ese trabajadero para hacer 
su patrullaje, la gente se aprovechaba del desorden para el robo y el secuestro.  
 

• Cuando salieron otra vez las cosas empeoraron pues ya existían masacres, 
llegaron prostitutas de Leticia, las mujeres locales se integraron a la 
prostitución. Para mí ya era miedoso ver cómo la vida de las personas era así, 
porque no le importaba ver muertos, la gente se peleaba, se apuñaleaba. 

 
• Entonces bajaron los del frente amazónico y ahí se comenzó el lío más berraco, 

porque todas las comunidades quedaron en medio de los mineros, los 
traquetos y la guerrilla, sin dios ni ley, bueno con la ley de las armas con que la 
guerrilla comenzó a vacunar a los comerciantes, mineros y traquetos. 

 
 
Las razones por las cuales las fuerzas militares dejaron la zona son variadas. Tiene 
que ver con los procesos políticos nacionales, como el inicio de los diálogos de paz en 
el gobierno de Andrés Pastrana, la escalada del conflicto nacional en otras áreas del 
país, las críticas a la intervención norteamericana en algunas bases militares en la 
región amazónica, etcétera. Lo cierto es que el regreso de las fuerzas militares (por lo 
general, esporádicas) también generan alerta a nivel local puesto que son 
intervenciones que despiertan miedo en la población y de las cuales poco se informa a 
nivel local. 
 



• El domingo de la misma semana mi hermana me llamó y me dijo que el pueblo 
había amanecido de otro color, que habían llegado los militares. Desde ese 
momento muchos dueños de las balsas se fueron porque eran brasileros y 
otros se quedaron. Encontré una situación crítica y desastrosa, encontré un 
pueblo fantasma en una situación de pobreza, porque las tiendas estaban 
vacías, no había sal, ni jabón, no había pilas ni siquiera fósforos para prender 
candela, porque las fuerzas militares no dejaban entrar ni salir los productos 
para ningún lugar. 
 

• Este año (2012), llegaron dos avionetas del ejército para la incautación de las 
balsas con la autorización del Estado. Primero solo encontraron una balsa que 
estaba abandonada y dañada. Río abajo encontraron otras cinco y arrestaron a 
tres personas. Luego llegaron los helicópteros a recoger al personal y a los tres 
capturados para llevarlos a Leticia. Todos quedamos asustados porque es raro 
uno ver militares llegar a la zona. 

 
 
 
 
Balsas y dragones 
 
 
 
Subían por todos los ríos pesquisando, se instalaban días en algunas áreas para 
verificar si se daba suficiente oro. Venían con sus propias tripulaciones, con su 
maquinaria, sus buzos y hasta sus propias plantas eléctricas. Algunas comunidades 
pusieron resistencia a que se instalaran esas balsas mineras sobre sus riberas; existen 
casos de líderes de la localidad que lograron suspender las pesquisas y que todavía 
hoy se mantienen firmes. Sin embargo, hubo lugares en que llegaban tantos que nadie 
supo cómo reaccionar y no se pudo hacer nada. 
 
Los conocedores, la comunidad y los funcionarios de Parques Nacionales Naturales se 
unieron para sacar las primeras balsas. Pero, de un momento a otro, el río se llenó de 
balsas y "dragones" o dragas, con las cuales comenzaron a llegar nuevamente muchas 
personas. Primero los mineros, después los comerciantes, luego los grupos armados. A 
todo esto los acompañaba grandes cantidades de alcohol y, por supuesto, la 
prostitución. 
 

• No era un tipo de minería que generara empleo porque las dragas traían sus 
tripulantes que trabajaban, como siempre muchos brasileros que tenían la 
capacidad de aguantar diez a doce horas debajo del agua.  
 

• Este tipo de minería es lenta, las riquezas se ven con el tiempo y con la 
paciencia. Pero es muy destructiva porque dragan las orillas, el centro del río y 
los remansos.  

 



• Llegaron hasta 15 balsas y varias dragas. Ninguna de las autoridades puso 
atención porque el oro aún no aparecía. Todo tenía una atmósfera de 
normalidad. El problema real comenzó con el ingreso de los comerciantes. Al 
principio hay una buena convivencia pero gradualmente se cae en la trampa. La 
gente comienza a enloquecerse, el comercio trae eso consigo, especialmente las 
discotecas y las ventas de licores.  

 
Hubo varias negociaciones con los dueños de las balsas. Algunas comunidades, por 
ejemplo, comenzaron a cobrarles un impuesto a cambio del permiso de hacer 
pesquisas en sus territorios. Sin embargo, la compensación siempre era poca y se 
perdía en un abrir y cerrar de ojos, no le aportaba nada de peso a las comunidades. 
Ante esto, se comenzaron a dar casos de expulsión de mineros y casos de minería 
indígena, este último lo revisaremos un poco más adelante. Algunos locales también 
comenzaron a hacer más cacería y pesca de la recomendable para suplir la alta 
demanda, ejerciendo mucha presión sobre el bosque. Otros, que gradualmente se 
fueron dejando capturar por ese mundo minero, comenzaron a alimentarse de 
productos importados como arroz, fríjoles y latas de atún que se consiguen a precios 
más altos que en las ciudades. 
 
También se registraron casos en que el ejército vino a desmantelar las balsas y dragas 
de los ríos amazónicos por órdenes del gobierno nacional. Frente a estas, muchas 
balsas se escondieron y sobrevivieron esa intervención militar, otras fueron 
quemadas y sus tripulantes capturados. Lo cierto es que también muchas balsas se 
fueron yendo porque el oro se fue acabando, otros balseros fueron víctimas de 
crímenes y otros siguen todavía hoy pesquisando el área. 
 
 

• A pesar que el ejército entró de nuevo, pero las comunidades no volvieron a ser 
las mismas. Los mineros ni se dieron cuenta porque ya también se fueron 
yendo y solo quedó una barrica. Quedaron las tristezas y las historias, la vida 
cambió. Los recuerdos siempre están ahí para no olvidar lo que pasó.   



4. Impactos a nivel económico y social: las cosas ya no son como antes 
 
 
 
A nivel local se habla mucho sobre los impactos negativos de las siguientes bonanzas: 
primero del caucho, indudablemente un caso que implicó el exterminio de etnias 
enteras, luego de las pieles (que afectó mucho la biodiversidad local poniendo en 
riesgo a numerosas especies), las colonias penales (que en sentido estricto no fue 
bonanza pero implicó una mayor presión sobre el bosque y las comunidades), el 
narcotráfico (que atrapó en sus redes a varios locales que salieron con poco o 
perdiendo) y finalmente los mineros. Estos elementos están puestos todos al mismo 
nivel de negatividad, es decir, a nivel local la minería es comparada con fenómenos de 
extracción que hoy en día se consideran ilegales y que tienen actualmente una censura 
del gobierno nacional.  
 
Los indígenas de la Amazonia colombiana, como muchos a nivel mundial, están 
perdiendo su identidad, sus valores sociales y culturales, el entorno natural que les ha 
servido de hogar por milenios. Lo alarmante de la crisis de cara a la minería es este 
fenómeno no solo afecta a quienes participan en ella, sino también a los que no se 
meten y así acelera el proceso de pérdida cultural. 
 

• Su interés es conseguir dinero de la manera más rápida. Venden hasta los 
árboles porque creen que son propiedad privada por estar en sus territorios. 
Lo cierto es que nadie aprecia a nadie, ni a la familia, por el amor al oro. Nadie 
se preocupa por las alteraciones del equilibrio de los recursos vivos. 

 
• La peor desgracia es que oro no afecta únicamente a los mineros sino también 

a los que no están metidos en la minería del oro. Creo que esto es una energía 
del oro porque cuando pasa la época todo vuelve a la normalidad. Es una 
trampa en la que se cae con facilidad. 

 
 
Las autoridades institucionales parecen no estar haciendo mucho a favor de estos 
territorios. Entonces, ¿quién protege estos territorios? ¿En manos de quién quedan las 
decisiones y el encargo de cuidar el bosque amazónico? Las autoridades tradicionales 
muchas veces quedan solas en esta tarea. 
 

• Los corregidores siempre han apoyado a los mineros porque ellos pagan todo. 
Al final son los que mandan y nadie va en contra de sus decisiones.  
 

• Los gobernantes no son honestos y no trabajan por el pueblo, sino por el bien 
personal, se dejan sobornar fácilmente; es quizás por esta razón que entran las 
dragas y extraen los recursos y no dejan beneficios a la comunidad. 
 



• Todo estaba pasando solamente en tres años pero parecieron tres siglos, se 
rompieron tantos proceso dela comunidad, tantas amistades, tantos hogares y 
familias que se rompieron y dispersaron, tantos trabajos con las fundaciones y 
tanta alegría de esa vida sencilla que llevaban las comunidades. 
 

• Así como duele la muerte física, también la muerte que se da a los procesos 
sociales por medio de estas situaciones de narcotráfico, guerrilla y minería, es 
muy dolorosa. La indiferencia, la corrupción y la displicencia con las que las 
instituciones del gobierno es una violencia igual o más perversa que las otras 
porque provienen de un espacio social de donde se supone deben venir la 
protección y el amparo. Hubo comunidades que prácticamente desaparecieron 
y fueron víctimas del desplazamiento forzoso gracias a la experiencia minera. 

 
Es muy importante saber que desde el punto de vista tradicional todos los impactos 
negativos están contemplados. La visión chamánica anticipa los males que puede 
acarrear la minería como tal, los impactos no deben ser tomados como una sorpresa o 
algo fuera del cálculo. Por ejemplo, a continuación presentamos una breve relación de 
impactos anticipados por chamanes frente a la posibilidad de que una empresa 
explote un lugar sagrado:  
 

• Si dejamos que la empresa canadiense saque el oro donde consideramos queda 
un lugar sagrado nos trae muchos problemas: enfermedades causando muerte 
a los niños y adultos; problemas como crímenes entre indígenas, luego entre 
blancos; llega la guerrilla, el ejército, la prostitución, por último, ya nadie se 
respeta entre ellos, ni respeta su cultura, y comienza a desaparecer la cultura 
de los paisanos. 

 
 
Inflación local 
 
 
El comportamiento de la economía a nivel local por la influencia de la minería sufre 
muchas variaciones. El impacto más evidente es el alza de los precios, luego viene el 
abandono de las actividades de subsistencia tradicionales y se va perdiendo la 
autonomía cultural y la soberanía alimentaria. Al final las comunidades van 
necesitando cada vez más ingresos económicos para subsistir en sus propios 
territorios y prácticamente deben pagar por las cosas como si todos fueran los 
mineros.  
 

• Se sufre un alza en los precios de todos los artículos. Esto afecta al pueblo 
porque no todos son mineros. Esto desencadenó malas costumbres porque 
esto lleva a robar y a la prostitución. También se empiezan a vender sin control 
maderas, carne de monte y otros productos que no se pueden comercializar. 

 



• Comenzó a extenderse el comercio, luego comenzó a haber exceso de 
mercancías, robos y vicios, alzas de precios. La gente arrienda sus casas, los 
arrendatarios le quitaban las esposas a los hombres, o sus hijas y familiares. 
Luego suben los precios y todo cuesta al mismo precio que el oro.  

 
Por otra parte, es muy importante tener en cuenta que no hay reglas comerciales para 
proteger a las comunidades locales de la inflación producida por ese boom económico 
del que pocos se benefician y que es provocado por personas externas. También es 
preciso anotar que la presencia que ha habido de grupos armados, y de los cuales se 
tienen todavía noticia, ha implicado toda una serie de actividades de extorsión y un 
sistema de vacunas que afecta también el comportamiento de la oferta a nivel local y 
de los precios. 
 

• No existen reglas comerciales, eso se presta para todo tipo de abuso. Los 
comerciantes antiguos querían ser los dueños de pueblo frente a los recién 
llegados. Pero se ponían luego de acuerdo y los precios se disparaban sin 
control de las autoridades. Todo era caro y los que tenían sus chagritas 
comenzaron a vender también a precios altos. 

 
• Hablando del ámbito comercial, todos los productos, mercancías, gasolina, 

pescado, carne, bebidas, alcohol y los negocios ilegales como el tráfico de 
armas, drogas y maquinarias que entran a la mina siempre será negociado a 
punta de oro. 
 

• Se fue por la remesa y consiguió 40 pollos congelados, 20 pacas de leche, 10 
pacas de arroz, 50 kilos de res y gasolina. Como a las dos de la tarde les tocó 
negociar el paso por el río con el comandante por 5 gramos de oro que 
equivalen más o menos a 400,000 pesos para que pudiera transportar su 
mercancía libremente. El comandante también cobra el regreso después que se 
vende la mercancía. 

 
 
Uno de los aspectos que vale la pena analizar con mayor detalle es qué significa para 
los locales que los precios se manejen tanto en monedas nacionales (pesos 
colombianos, bolivarianos, cruzados) como en oro. Igualmente muchos de los salarios 
que se entregan a los que prestan servicios a las minerías (cocineras, mineros, 
mensajeros) son en oro. A continuación un ejemplo de algunas tarifas que se manejan 
a nivel local: 
 
 
 
 
 
 
 
 



Producto En oro Pesos Colombianos 
Pollo 8 rayas 64,000 
Lata de mañoco 1.3 rayas 104,000 
Salta de pescado 8 rayas 64,000 
Paca de arroz 1.5 rayas 120,000 
Pote de cerveza 2 rayas 16,000 
Botella de ron 8 rayas 64,000 
Prostituta 1 gramo 80,000 
 
Valor en oro en gramo: 80.000 pesos 
Valor del oro en raya: 8.000 pesos 
 
 
 
Pérdida cultural 
 
 
Un anciano de una etnia tradicional de la Amazonia colombiana dijo: 
 

Creo que hasta aquí llegó el hombre de mi etnia, se está acabando, nuestra 
situación es lamentable, estamos perdidos en otro mundo, no nos interesa 
nada, la visión de la juventud es oro y plata, nada más. Ellos todo lo ven color 
amarillo, qué más puedo decir... 

 
Este tipo de testimonio es frecuente y lo dicen diferentes voces, mujeres y hombres, 
no es cuestión de solo un viejo. La desesperanza con que se viven los procesos de 
deculturización es alarmante, pues la riqueza cultural que constituye el territorio 
amazónico y que ha mantenido en pie el bosque húmedo tropical más extenso del 
planeta se encuentra en riesgo de desaparición.  
 

• Socialmente las comunidades están en crisis, tanto por la violación de los 
derechos al interior de las mismas por sus habitantes, como por los actores 
armados, las actividades ilegales y las acciones del Estado colombiano. Las 
autoridades locales son débiles y hemos tenido que afrontar el desplazamiento 
y el abandono de territorio. 
 

• La gente se olvida del respeto y del aprecio de sus cosas, su cultura y territorio. 
Hay grandes cambios agresivos en la juventud e irrespeto a los conocedores 
máximos de sus tribus. Desde la primera explotación de balata, ya los ancianos 
tenían claro que las amenazas que esos procesos extractivos son fuertes pues 
llevan a la incomprensión de la dinámica de conocimiento ancestral, de las 
culturas asociadas al territorio, de los diálogos y la trasmisión del 
conocimiento y dificulta la gestión de manejo y conservación de los recursos. 
 

• A los jóvenes, no solo indígenas sino también campesinos, solo les importa: 
realizar cosas ilícitas: a la guerrilla, paramilitares, narcotráfico, servir de 



informantes y hasta volverse homosexuales. Ninguno está estudiando la 
tradición. 

 
• No he podido comprender la nueva ideología indígena porque apoyan a los 

blancos mineros y están a la vez en contra de los mismos blancos que no son 
mineros. Es algo difícil de comprender. Se entregan mucho a la ambición de 
cualquier violencia y creen más de lo que deben creer. En el fondo no sabemos 
cómo controlar esas ambiciones y por qué surgen, muchos confundimos eso 
con las ilusiones y perdemos el control de nuestro mundo. 

 
 
El listado de los impactos es extenso y se caracterizan por no mencionar impactos 
positivos de esta actividad extractiva en el territorio. A parte que se considera que la 
minería es prácticamente la única fuente de empleo y la única alternativa económica a 
nivel local, los impactos que se nombran son negativos. 
 
 

• Los impactos sociales ocurren por no cumplir con los requisitos o mandatos de 
los dioses mismos, el manejo y el respeto que se obtiene de la relación con la 
naturaleza, los espíritus de lugares sagrados, por esa falta de respeto se desata 
la maldad y comienzan los siguientes problemas: 
 
 Comienza el chisme, el mal comportamiento. 
 Peleas, prostitución. 
 Robo, trago. 
 Crimen. 
 Nadie vive en la maloca. 
 Las muchachas salen de su familia para la prostitución. 
 Nadie hace prevención de las enfermedades por los trabajos de la mina. 
 Nadie hace los rituales. 
 Sufrimiento de enfermedades. 
 Los pocos que saben curar cobraran muy caro porque es zona minera. 
 Muchas muertes de adultos y niños por las enfermedades desconocidas. 

 
• Lo que se vive actualmente es la desintegración familiar, alcoholismo entre los 

jóvenes, prostitución en menores de edad, irrespeto por los demás, amenazas a 
quien no está de acuerdo, fornicación y adulterio, desequilibrio mental de la 
población, vulneración de nuestros derechos, el idioma ya no se escucha, el 
consejo desaparece, ya no trabaja sino que se compra hasta la fariña y el 
pescado, no hay artesanía, se perdió la tradición.  
 

• Estamos entrando inconscientemente en un mundo de ilusiones, los 
mambeaderos están fríos. 

 



• Por esta ilusión muchos jóvenes han desertado de los colegios para ganarse 
casi un millón y medio de pesos a la semana, a veces más, para disfrutarlo en 
fiestas de dos o tres días. Las jovencitas andan detrás de los mineros en busca 
del dinero que le den a cambio de compañía, y hay varios casos de embarazos 
prematuros y abortos, casos de incesto, pedófilos y embarazos entre los 
mismos miembros de la familia.  

 
• La lengua materna se está perdiendo del núcleo familiar. No hay un sistema 

educativo propio que ayude a que no se pierda la lengua ni los elementos 
culturales propios. Por ejemplo, en una escuela de 29 estudiantes solo uno 
habla la lengua propia. 

 
• No hay una fuente legal de empleo que de manera sostenible satisfaga las 

necesidades del pueblo, esta fuente de empleo solo proviene de actividades 
ilegales. 

 
• Los problemas sanitarios generan problemas de salud en la población: 

enfermedades extrañas, mucha diarrea y paludismo. Como dejan de cultivar las 
personas, se desnutren y se enferman con más facilidad. 

 
 
 
Conflictos familiares y violencia 
 
 
El problema de la crisis de la forma de vida indígena viene principalmente de efectos 
indirectos de la minería como la criminalidad, alcoholismo y prostitución. Los tres son 
factores que, por lo general, no forman parte del contexto indígena tradicional y 
generan problemas de manejo a nivel local, también por falta de regulaciones al 
respecto y la impunidad predominante en la región. El licor desata peleas y asesinatos, 
lleva a los jóvenes a una vida de excesos que es bastante lejana de su realidad en la 
selva. Este es uno de los impactos más terribles porque destruye hogares y lo 
acompaña la poca censura social. 
 

• Se encontraban cuerpos sin vida bajando río abajo, pero no se le ponía cuidado 
por la cantidad de gente que transitaba por el río. 

 
• La violencia era con cuchillos, machetes y el pueblo se volvía cada vez más 

peligroso.  
 

• La práctica del trueque se debilitó, ahora si no tienen plata no consiguen nada. 
Pero lo que últimamente se presenta es el porte ilegal de armas, escándalos 
públicos entre borrachos, y la gente si no tiene con qué tomar o conseguir 
armas, comienzan a robar. 

 



• Los primeros altos números de divorcios comenzaron en La Pedrera por causa 
del oro, esto antes nunca había sucedido en ninguno de los corregimientos del 
Amazonas, ni mucho menos con los indígenas. Resulta que el oro si pudo con 
todo y contra todo. 

 
 
Impactos ambientales 
 

• Hay comunidades vacías por la minería. Ahora, donde era la selva, hoy en día es 
un puro pedregal, es muy difícil que la tierra se recupere, la tierra ya quedó 
estéril. La experiencia con nuestros parientes de esos terrenos es como un 
espejo. Ellos ya no escuchan ni un pajarito, se calló la naturaleza, no se escucha 
ni el canto de un guacamayo. Y usted sabe que donde están los tesoros, están 
los animales.  

• Nosotros hablamos así: que se respete para que nosotros los respetemos 
también. Donde están los indígenas está el aire, el agua, la selva; donde está el 
hombre blanco todo está arruinado, no existe nada, solo explotación y 
sobreexplotación de muchas cosas. Nosotros los indígenas vamos a resistir, 
mientras haya una mata vamos a vivir. 
 

Uno de los factores más medidos con respecto al impacto de la minería en el país está 
relacionado con el impacto ambiental. Hay mucha presión por parte de las empresas 
mineras para agilizar los trámites de licencias ambientales, pero muy poca consciencia 
sobre la realidad de ese impacto. En la cita anterior vemos que se habla prácticamente 
de la pérdida de energía en todo un territorio, podría decirse que la vida, en 
cualquiera de sus formas, queda desplazada de los terrenos que son sujetos a 
actividades mineras por largo tiempo.  
 
Igualmente, se hablan de muchos otros tipos de impacto y esperamos a contribuir a un 
estudio más detallado señalando algunos de ellos: 
 

• La desaparición de muchas especies de peces en el área por contaminaciones 
de residuos, como en el caso de los combustible y el aceite quemado. 

 
• Se talan árboles que no está permitido talar. Igualmente se cazan animales y 

aves en exceso. Pescan de manera exagerada y aplican cualquier tipo de 
captura.  
 

• Cuando pesquisan ahuyentan a los peces y a las tortugas. Cuando hay presencia 
de balsas, ya ni se consigue pescado para el consumo porque lo ahuyentan con 
los ruidos que produce la maquinaria. Antes de llegar las balsas se conseguía 
tortuga charapa en toda la zona, en la actualidad la ahuyentaron. Dañaron las 
playas donde estas iban a poner sus huevos y hoy en día ni una iguana anda 
por esas playas porque las dañaron.  
 



• Las dragas remueven playas enteras de varias hectáreas para lavar arena y 
obtener oro. Así modifican nichos ecológicos de miles de variedades y se 
debían los cauces naturales de los ríos, incluso desaparecen pequeñas islas.  
 

• También causa el desplazamiento forzoso de animales por causa del ruido de la 
maquinaria.  

 
• El impacto ambiental puede ser de varias maneras: 

 
 Contaminación de los ríos con mercurio, azoga y dianuza. 
 Los peces quedan contaminados porque todos estos químicos son radiactivos. 
 Las plantas se comienzan a secar. 
 Los animales que toman el agua contaminada ya quedan contaminados. 
 Nosotros nos contaminamos tomando el agua, consumiendo los peces o 

animales; así nos llegan enfermedades a nuestros ríos. 
 Ya hay cambio del tiempo, ya no funcionan bien los calendarios ecológicos. 
 Acumulación de las enfermedades de los lugares sagrados. 
 Cambio de los fenómenos de los tiempos. 
 Todas las frutas ya deben tener las enfermedades de la naturaleza producida 

por ellas mismas. 
 Los lentes o la luz que saca los curadores ya no funcionan para curar. 

 
 
Rol de la mujer 
 
Una de las partes que se ve afectada de manera particular por los cambios económicos 
y sociales implicados en la minería son las mujeres indígenas, en especial las jóvenes 
que se encuentran redefiniendo el rol de las mujeres en las comunidades. La presencia 
de grupos armados, de mineros y comerciantes, provenientes de otras partes del país 
e indiferentes a las reglas de comportamiento locales, alteran el modo en que se vive 
la feminidad en estas regiones y traen elementos antes poco vistos como la 
prostitución o la promiscuidad. Esto ha implicado serios cambios en los roles de la 
mujer y del hogar, además de enfermedades y divorcios, los cuales no se veían nunca 
en años pasados. 
 

• Las mujeres que se benefician de la minería son muy pocas. Trabajan como 
cocineras, venden comida y lavan ropa de los trabajadores. Pero realmente la 
prostitución a causa de esto es lo que más afecta a las jóvenes de la comunidad, 
la influencia de personas perversas termina dejando madres solteras y muchos 
hijos sin la oportunidad de conocer a sus padres. Los modelos de familia 
indígena se debilitaron: las mujeres ya no piensan en ser como lo fueron sus 
antepasados. 
 



• Como mujer necesito el dinero, y me preocupo cuando no lo tengo, pero no me 
atrevo a meterme en esos cuentos. Después que llegó la minería las mujeres 
comenzaron a mostrar su cuerpo como las blancas. 
 

• Aparecieron los homosexuales, los bisexuales, la prostitución. Enfermedades 
como el herpes y otros problemas genitales. Cuando brota la mina de oro en 
algunos corregimientos del departamento del Amazonas, las corrupciones se 
activas y las raras enfermedades se incrementan. Esto es común porque todos 
se meten con todos. 

 
 
Dentro de las minas, es común que las mujeres trabajen como cocineras y lavando la 
ropa de los mineros. Es su manera de tener un ingreso mínimo, pues les pagan 
alrededor de un salario mínimo por cumplir con las tareas de cocinar desayunos, 
almuerzos y comidas. Por lo general, no son trabajos estables y deben cuidarse mucho 
del acoso sexual tanto de sus jefes como de sus clientes. Sin embargo, se sigue 
considerando una de las pocas fuentes de ingreso “dignas” para las mujeres indígenas 
de la región. 
 

• La cocinera comienza a cocinar mal, porque no sabe cocinar comida de blanco, 
y no le gusta a los muchachos la hacen salir a buscar trabajo en otra parte. 
Aunque muchas cocineras son paisanas porque las blancas no se amañan 
mucho en el monte y salen corriendo. Pero si se queda sin trabajo comienza a 
rebuscarse en el pueblo y a vender su cuerpo a escondidas a la gente de la mina 
para poder sobrevivir y alimentarse. Hay mujeres que se quedan de esta 
manera y no vuelven a conseguir trabajo en otra parte. El único trabajo que 
uno puede conseguir allá para mantener a la familia es ese. Se ven muchos 
casos de patrones que contratan a la mujer cocinera para tener una compañera 
que le deje el cuerpo y a las mujeres no les importa si es viejo o feo siempre y 
cuando tenga plata. Muchas veces contratan a mujeres menores de edad y las 
respetan siempre y cuando estén en sano juicio, pero apenas se emborrachan 
abusan y maltratan a las niñas. En ese momento el ejército y los federales 
brasileros comienzan a vigilar y ahora es: mujer que llega a trabajar con un 
señor y no se comporta bien inmediatamente la devuelven al pueblo y salen de 
la mina, igual sucede con los mineros. 

 
 
  



5. Negociaciones con los resguardos y minería indígena 
 
 
 
 
 
Negociaciones y compensaciones 
 
 
Uno de los problemas principales de la minería es que es una actividad que se ha 
acostumbrado a expropiar territorios, a tratar a las comunidades como un obstáculo a 
sus actividades, a compensar con lo mínimo a la comunidad y usar mecanismos como 
el soborno para pagar menos y a sacar la riqueza de un lugar para luego abandonar el 
lugar a su suerte. Esto lo perciben las comunidades, pero tienen muchos problemas en 
responder de manera unida porque estos actores se aprovechan de su vulnerabilidad, 
de sus necesidades, del hecho que no tienen servicios de salud y de educación. 
 
 

• Se organizó la comunidad y se planteó cobrar regalías a los mineros en nombre 
de la comunidad. Invitaron a la organización minera que aceptó la propuesta 
con el fin de coger lo que pudieran. Esta situación e dio muchas ideas de nunca 
aceptar o proponer cobro de regalías a los aborígenes porque eso es vender el 
territorio sin ningún apoyo, porque cuando pagan cualquier cantidad de 
pesitos se creen dueños del territorio y es cuando más daño hacen. Cuando 
comenzaron a pagar impuesto, consiguieron aserradores y se metieron por 
todas partes. Se perdió la autonomía del territorio y se ponen a dictar ellos las 
reglas de manejo del territorio. En muy poquito tiempo alcanzaron a matar 
muchas especies de animales como dantas, culebras, quiches y borugas.  

 
• Luego de llevar varios meses trabajando y explotando oro en los principales 

ríos aledaños a la comunidad, las autoridades ambientales lograron tomar 
medidas y ordenar la incautación de las balsas, ¡claro, de las que se dejaron 
coger! Las otras alarmadas por informantes, inclusive de las mismas 
autoridades, logran escapar o esconderse en las orillas de los ríos. 

 
• Puedo concluir que la consulta con los pueblos indígenas en algunos casos no 

es más que un soborno. 
 

• Los proyectos de hidrocarburos que se están ejecutando en el municipio de 
Cumaribo no están dejando ni la mínima parte de las grandes inversiones de 
los recursos que se realizan. Las migajas que les dan a los indígenas son 
realmente engaños. Las garantías son para las empresas, no para los habitantes 
de la región.  

 
 



A continuación presentamos un ejemplo de cómo se llevan a cabo los procesos locales 
y las negociaciones relacionadas con la minería. Así se termina aceptando la minería 
ilegal dentro de los resguardos: 
 

• Los dueños de las balsas hablaron con las autoridades del resguardo y ellos 
aceptaron los tratos porque la gente no tenía cómo conseguir sus necesidades, 
la pesca estaba mala en esa comunidad, era una manera de conseguir un 
ingreso. Les cobraron un impuesto del 5% que le representaron 800,000 pesos 
para la comunidad (año 2010), que se repartieron equitativamente entre todos. 
Con este impuesto me compré unas botas, la inversión fue buena porque sabía 
que me iban a servir para muchas cosas. Luego comenzaron rumores que 
estaban sacando mucho oro, por lo que se incrementó al 10% el impuesto, pues 
era muy poquito lo que le correspondía a la comunidad. Los dueños no 
aceptaron el trato y se acabó el acuerdo con el resguardo, igual siguieron 
sacando oro. Después de eso se iniciaron procesos internos de trabajar en el 
plan de vida de la comunidad y la última palabra era decir no a la actividad 
minera dentro del resguardo. Sin embargo, poco tiempo después llegaron 
gobernantes corruptos y fueron en contra de lo ya establecido en los 
reglamentos de la comunidad con el siguiente argumento: había que dejar 
entrar a las balsas a resguardo para sacar el oro antes que vengan otros y 
saquen mientras los del resguardo se queden mirando y que además era una 
forma de generar empleo. Pasó por encima de todos, incluso de los mayores, 
hasta que gradualmente logró convencer a otros de romper el pacto. No sólo 
rompió el pacto sino que el resguardo quedó sin rumbo y sin autoridades 
tradicionales. La realidad de toda la cuestión es ver un billete morado de 
50,000 pesos para que todos se arrodillen.  

 
 
Minería indígena 
 
 
Uno de los fenómenos recientes de la minería en la región de la Amazonia colombiana 
es la minería por parte de indígenas. En principio se trata de un contrasentido, si se 
piensa en sus principios tradicionales, y no obstante, se ha convertido en una de las 
alternativas exploradas por las comunidades para evitar la explotación de sus 
territorios por parte de actores externos. Ahora bien, es importante preguntarse ¿por 
qué se está dando este fenómeno y quiénes lo están promoviendo? 
 
 

• Cuando aparece la minería en los resguardos: la mayoría de los conocedores 
tradicionales hemos reconocido como un trágico camino sin retorno. 

 
• No existe el lado positivo porque de acuerdo con la ley de origen, el oro no 

puede ni debe ser explotado y utilizado como se hace en la vida actual.  
 
 



Es preciso tener en cuenta que aunque este fenómeno se está presentando en algunas 
comunidades, no se trata de un proceso que está sucediendo con un consenso de 
todos los miembros de la comunidad. De hecho, se oyen bastantes voces críticas al 
respecto que denuncian la corrupción en las negociaciones por parte de algunos 
representantes de los resguardos. 
 
 

• Finalmente llegaron a un acuerdo entre las autoridades indígenas y los dueños 
de las balsas y dragas; para seguir con el trabajo debían pagar un impuesto. 
Pero con el pasar del tiempo se formó un conflicto interno entre las 
autoridades porque el recurso que recogía un grupo de líderes en nombre de 
las comunidades para malgastarlo y pedían combustible y comida en nombre 
de la comunidad por motivos personales. 

 
• Aunque nunca estuvieron de acuerdo con esta actividad, en el año2012 de 

manera increíble los líderes indígenas y autoridades aceptaron esa actividad 
ilegal sin tener en cuenta el proceso de conservación e investigación que 
muchos llevamos haciendo por años. 

 
• Se estaban realizando gestiones para crear una asociación minera indígena en 

el resguardo donde los socios fueran los mismos capitanes y dueños de balsas 
asociados, y de acuerdo con las averiguaciones internas, en estos momentos la 
actividad minera se está saliendo de las manos de las autoridades de este 
pueblo. 
 

• Yo catalogo a mi municipio como la piñata de los vivarachos y corruptos. Si los 
recursos del Sistema General de Participaciones fueran las fuentes de nuestra 
vivencia, los indígenas ya no existiríamos. Todo el sistema que trajo consigo el 
municipio es una decepción, porque este supuesto logro ha estado en manos de 
las grandes maquinarias políticas de Bogotá y Villavicencio donde se concentra 
la corrupción y las mafias de los contratistas. 

 
 
 
Acuerdos y legislación local 
 
 
Tenemos a continuación un ejemplo de un acuerdo de un resguardo con respecto a la 
minería indígena de aluvión. Es un intento de enmarcar la minería en un marco legal y 
para beneficio de la comunidad, pero se trata nuevamente de un texto cuya práctica 
no es exitosa puesto que las dinámicas de corrupción descritas se siguen replicando, 
así como el hecho que no se ha puesto freno a ninguno de los impactos negativos. Es 
decir, a pesar de esto, las riquezas se siguen concentrando en unos pocos, siguen los 
precios inflados, los problemas de alcoholismo, el abandono de las prácticas agrícolas 
tradicionales, la deserción escolar, etcétera.  
 



Es preciso, por lo tanto, tener presente que independientemente de quiénes sean los 
explotadores, el fenómeno de la minería trae consigo unos problemas sociales, 
económicos, ambientales y de gobernanza muy concretos. De todas maneras, es claro 
que este formato tiene un grado mayor de legalidad, pero se aleja de ser un marco de 
referencia exitoso, puesto que trata de dar forma legal a una actividad que a nivel 
nacional todavía no se ha legalizado. 
 
 

Acuerdo de las autoridades lideres miembros de la Comunidad para realizar actividad de 
extracción de oro aluvión en el Resguardo considerando que el territorio es un espacio 
donde se integran todos los elementos que los conforman, todos ellos cumplen una 
función espiritual, cultural, social para que haya equilibrio en la vida. 
 
Considerando que la ley de origen ha establecido que el uso de los recursos naturales debe 
ser acuerdo a la necesidad individual, familiar, comunitaria, siempre que no vaya a 
perjudicar o desestabilizar lo natural, lo social, lo espiritual que la ley de origen establecida 
para los pueblos indígenas desempañado funciones de control manejo ambiental como 
prueba de ellos mantenemos aun nuestra relación de armonía con la naturaleza. Que la 
actividad de extracción de oro no es una actividad tradicional de nuestro pueblo, sin 
embargo, en la actualidad tiene un valor comercial que dándole un buen uso puede 
fortalecer el proceso organizativo comunitario. 
 
Teniendo en cuenta las consideraciones anteriores se hacen los siguientes acuerdos: 
 

1. Mediante el ejercicio de autoridad indígena se conceden permiso a las balsas para 
que realicen el trabajo de extracción de oro aluvión en el área comprendida. 

2. El área especificada por el conocimiento tradicional de varios pueblos indígenas de 
la región, estudios científicos realizados por fundaciones, corporaciones, y ONGs 
han demostrado que el área mencionado es un sitio de reproducción de una 
especie considerada en la vía de extinción que es la tortuga charapa, además son 
criaderos de varias especies, queda fuera de explotación. 

3. El territorio del resguardo del área que se otorga el permiso no se considera como 
zona minera indígena en consecuencia no se harán las gestiones institucionales 
pertinentes. 

4. Las funciones de las autoridades del resguardo será orientar, coordinar el trabajo 
hacia el cumplimiento de los siguientes objetivos: 

i. Fortalecer el proceso organizativo comunitario mediante la organización 
del trabajo planificación de los recursos que por este trabajo ingresen al 
resguardo. 

ii. Fortalecer, mejorar las condiciones y calidad de vida los trabajadores. 
iii. Adquirir el conocimiento y la práctica del trabajo por parte de los 

miembros de la comunidad que participan directamente el trabajo. 
iv. Este acuerdo está limitado para conservar permiso de coordinar el trabajo 

de los miembros del resguardo. Los dueños de las balsas tienen que ver 
con la legalidad de las balsas y el cuestionamiento de las mismas por parte 
de las autoridades competentes. 

v. Cada balsa pagará mensualmente el 10% de la producción al resguardo; la 
Comunidad distribuirá teniendo en cuenta el número de población 



actualizada. La comunidad planificará el uso de los recursos 
correspondientes, teniendo en cuenta sus prioridades. 

vi. El 27 de cada mes se reunirán las autoridades del resguardo, líderes, 
dueños o administradores de las balsas, trabajadores y toda la comunidad 
en general para hacer el informe de los avances del trabajo, la evaluación 
y seguimiento de los acuerdos. 

vii. Cada trabajador tiene derecho a trabajar el tiempo correspondiente a diez 
mandadas. 

viii. La selección de los trabajadores de la comunidad a la categoría de 
operadores la certificará a los dueños o administradores de la balsa. 

ix. El coordinador de este trabajo en acuerdo con las autoridades hará la lista 
de los trabajadores, distribuirán los cupos teniendo en cuenta la igualdad 
de oportunidades beneficios de los miembros del resguardo. 

x. Todo trabajador debe conocer este acuerdo y comprometerse con el logro 
de los objetivos propuestos en el trabajo. 

xi. Corresponde a las autoridades tomar medidas correctivas y disciplinarias 
cuando los trabajadores que incurran en el acto de indisciplina, desorden 
e irresponsabilidad del trabajo. 

xii. Las balsas que se pasen del área restringida serán sancionadas con el 50% 
de la producción. 

xiii. Las faltas que cometieron los trabajadores serán sancionadas de acuerdo 
a la gravedad con multa y suspensión temporal del cupo que les 
corresponde. 

xiv. Es obligación que los dueños de la balsa y administradores enseñar a los 
trabajadores todas las partes operacionales y mercancías del trabajo. 

xv. Los dueños de la balsa se comprometen en aportar parte de la 
alimentación y combustible para la alimentación de cada mes. 

  



6. Apuntes desde lo local 
 
 
 
Por último, es importante hacer mención de varias ideas que se repiten a lo largo de 
los testimonios en los que se basa este documento. En ellas se manifiestan deseos, 
preocupaciones e ideas de los representantes de las comunidades de la Amazonia 
colombiana que participaron en esta investigación. Son elementos que permiten 
identificar los factores éticos que deben fortalecerse para poder endulzar este tipo de 
fenómenos y que no sigan por el camino que llevan, un camino que claramente lleva al 
deterioro cultural y ambiental. 
 
 

• Como mujer pretendo exigir el cumplimiento de las normas ancestrales para 
los indígenas de cada territorio.  

 
• No desconocer su valor cultural, porque los valores culturales reflejan la 

biodiversidad del suelo, el agua, el clima, las épocas del ciclo anual o calendario 
ecológico. 

 
• Que nuestro mercado tenga libre acceso al mercado del Estado u no traer gente 

desconocida para proyectar ciertas comercializaciones de la riqueza de nuestro 
territorio, que hoy en día son resguardos. 

 
• El dinero se refiere al valor económico de otra cultura, que es la cultura de los 

blancos. La utilizamos de igual manera que ellos pero el problema es que no lo 
sabemos cuidar. 

 
• Extraer el oro destruye la estructuración ecológica del sistema. El oro no está 

por estar en un lugar, tampoco sobra ni estorba, por una u otra razón 
permanece obligatoriamente en el espacio que le corresponde. 

 
• La cultura sin la riqueza no mantiene un valor apropiado, y la riqueza sin la 

cultura tampoco tiene valores significativos. 
 

• La explotación del oro es ir en contra de la voluntad chamánica y en contra del 
beneficio que me brinda la naturaleza.  

 
• Cada extracción tiene un límite. Se tiene que conocer la cantidad que 

corresponde usar para no extraer lo que no corresponde porque afectaría el 
manejo de otros grupos que también dependen de ella. 

 
• Buscar la armonía y la coherencia entre la tradición, organizadores 

ambientales para solucionar el desarrollo alternativo minero. Que 
construyamos prioridades integrales en coordinación de las autoridades 



tradicionales, los actores competentes, ambientales y con la participación de 
otras entidades como las ONGs.  

 
• Viendo lo que pasa en esta región toca decir que todo es culpa del Estado, pues 

nosotros los indígenas somos autónomos de tomar medidas sobre la tierra 
pero no en los grandes ríos que son de navegación. Dicen que el río es del 
Estado pero ellos no tienen nada que ver con el río. Por eso hay que llamar al 
gobierno nacional para que vea lo que está pasando en esta región. 

 
• En mi cultura no decimos mío, decimos nuestro. Podemos cambiar el encase 

del mambe y del ambil por envases de chocolisto y acetaminofén, pero no 
podemos cambiar el mambe y el ambil. 

 
• Quiero dejar una inquietud sobre la metodología de consulta para el caso de los 

pueblos indígenas cuando esta no tiene que ver con una comunidad sino con 
muchas, como es el caso de la geografía extensa y de difícil acceso de todas las 
comunidades. Cómo se hace una consulta a los pueblos cuando estos no 
entienden el español y menos la traducción de este lenguaje, y cómo podemos 
llegar a todos (pues esto es de interés general) y no a unos pocos 
representantes y ancianos. 

 
• Que los caciques cumplan la palabra de proteger y conservar en lugar de 

destruir. 
 

• Yo creo que si queremos aprender a extraer oro, debemos también aprender a 
controlar los impactos, teniendo en cuanta que donde hay dinero, hay mucha 
violencia. 

 
• Hay personas que hablan de nosotros los indígenas pero son personas que no 

quieren que nos superemos. 
 
 
 
Mapas de la minería: el minero errante 
 
Otro de los factores comunes en los testimonios locales que permiten el rastreo de la 
historia local de la minería es la explicación de las rutas del minero. La minería no es 
un fenómeno estático sino que implica muchos desplazamientos de personas y de 
mercancías. Los mineros van y vienen de los lugares de explotación y están dispuestos 
a sumarse a cualquier empresa de explotación, incluso si es bien lejana de sus propios 
territorios y muchas veces sin tener consideraciones sobre cómo son las costumbres 
locales y entrando en conflicto con las mismas. Como ejemplo el siguiente testimonio: 
 

• Las personas de los pueblos cercanos a la minería dicen que estamos 
contaminándole el agua y causando daños ambientales, sobre todo los 



afrodescendientes, que son muy racistas y nos tratan muy mal porque no 
somos de su región. Nos rechazan porque somos blancos, personas 
trabajadoras. 

 
Muchos locales incluso hablan de grandes oportunidades en el Brasil y en Venezuela, 
lo cual indica que por medio de estos testimonios se puede trazar una movilidad entre 
fronteras. Estos recorridos se hacen por trochas que se encuentran muchas veces en 
mal estado y por donde todos van muy sucios: “el mugre le llega a uno hasta la 
cintura”. También se aventuran por ríos de amazónicos y chocoanos buscando un 
lugar donde consigan permiso de los “dueños” de las zonas: 
 

• Empezamos de nuevo a trabajar en una mina de tierra pero no nos pagaban ni 
el mínimo, el jefe era muy malo, nos humillaba y nos fuimos de ahí para otro 
lado. […] Tuvimos problemas al comenzar ahí porque la gente era muy 
envidiosas y el señor que era dueño de toda la zona nos amenazó con armas de 
fuego. […] En otro lugar nos quisieron linchar con palos machetes y garrotes.  

 
A través de todos estos recorridos se pueden identificar cuáles son las zonas de 
bonanza, quiénes son los que dictan las reglas en cada lugar y cuáles son las 
comunidades que verdaderamente se resisten a permitir esta actividad. Igualmente, 
estos recorridos mencionan las incursiones del ejército y las iniciativas por parte del 
gobierno de restablecer la Ley en estas zonas; sin embargo, el motor principal de los 
desplazamientos es indudablemente la violencia y las leyes son dictadas por las 
armas.  
 
Si se hace un mapa de la minería inspirado con los testimonios locales se deben incluir 
entonces: las áreas remotas con campamentos a gran escala, las poblaciones que se 
han fundado sobre campamentos mineros, las áreas que se han tomado compañías 
multinacionales para la explotación, los ríos que tienen balsas y la intensidad de la 
presencia de las balsas en esos lugares, las poblaciones que han sido invadidas por 
mineros, las poblaciones a las que han llegado mineros y que luego las han 
abandonado, las trochas por las que se movilizan los mineros, las carreteras que han 
servido para el traslado de mercancías, el lugar de los retenes de las mercancías, 
etcétera. Luego se puede hacer el ejercicio de traslapar este mapa con uno del 
ordenamiento legal del país que contenga los municipios, los Parques Nacionales 
Naturales y de los resguardos para de ese modo sacar conclusiones sobre la ilegalidad 
de este fenómeno en nuestro país. 
 
 
  



Apéndice I: El eterno retorno de lo mismo 
 
 
 
 
 
A continuación una cita del libro Putumayo: caucho y sangre (Relación al parlamento 
inglés, 1911) escrito por Roger Casement.  
 
 

Aquellos que llegaron en busca de caucho no tenían ninguna intención de permanecer 
en la selva por más tiempo que lo necesario para la acumulación de la riqueza que 
esperaban amasar. Querían volverse ricos rápidamente, sin permanecer y civilizar a 
los indígenas o construir sus casas entre ellos. Los árboles de caucho en sí mismos no 
tenían ningún valor; eran los indígenas los que podían ser inducidos a que hiciera una 
incisión en los árboles y les llevaran el caucho, ya que según los términos de los 
hombres blancos, todos los “conquistadores” invasores estaban en busca de esta 
materia prima. Generalmente un jefe capitaneaba una expedición con unos pocos 
acompañantes, socios en esfuerzos y gastos iniciales, y un grupo de peones 
contratados o, como son llamados en esa región, “racionales” (mestizos que en su 
mayor parte sabían leer y escribir, para distinguirlos de los indios, quienes ignoraban 
todo menos la ciencia de la selva), viajaba a alguna parte de la selva en busca de tribus 
de indios salvajes –“infieles”- quienes podían ser fácilmente sometidos y obligados al 
trabajo de los árboles de caucho bruto, en el territorio que habitaban. Un indígena 
hubiera prometido cualquier cosa por una carabina, o por algunas de las otras 
tentadoras cosas ofrecidas como alicientes para que trabajase el caucho. Muchos 
indígenas se sometían a la seductora oferta solamente para luego encontrar que una 
vez estaban registrados en los libros de los conquistadores habían perdido todo tipo 
de libertad, y eran obligados a cumplir demandas inacabables de mayor cantidad de 
caucho y trabajos más variados. Un cacique o “capitán” podía ser comprado para 
disponer de la labor de todo su clan, ya que la influencia del cacique era tan grande y la 
docilidad del indígena una característica notable de las tribus del Alto Amazonas, el 
trabajo de conquistar a gente primitiva reduciéndola a una continua tensión en busca 
de caucho era menos difícil de lo que se pensó en primera instancia. Y más aún, dado 
que sus armas de defensa eran pueriles en comparación con los rifles de los blancos. 

 
 
Pues bien, a la luz de este documento se cuenta una y la misma historia: los 
comerciantes llegan simplemente a explotar, no se asientan. Desde que llegan saben 
que se van a ir y no dejan nada, solo el desorden que promovieron. Su poder no solo es 
la seducción de los bienes que intercambian en beneficio propio con los locales, en el 
fondo están la violencia y las armas. Su poder radica en el terror de la violencia e 
intimidación. También está la firme creencia de la inferioridad de esos indígenas y los 
tratan de una manera como la que nunca tratarían a una persona de su familia o a una 
persona con su mismo poder armado. Todo esto ocurre constantemente en estas 
regiones remotas bajo la mirada ciega del Estado y de los Estados del primer mundo.  
  



Apéndice II: Panfleto minero: la fiebre del oro llega a Colombia 
 
 

 
 

Flyer promocional recibido un día cualquiera en un hogar 
estadounidense común en Pittsburg (EEUU). Mayo, 2013. 

 
Traducción: Una nueva era del oro viene en camino desde Colombia. Ahora, usted 
puede hacer una fortuna con esta compañía aún desconocida que puede ser entre las 
primeras para extraer legalmente muchas ganancias del oro colombiano. Las nuevas 
leyes sobre minería en Colombia pavimentan la vía hacia las ganancias. Más de 3.030 
acres de tierras con oro óptimo aseguradas. La demanda del oro sube y los precios se 
encuentran altos. Muy buenas opciones de venta. Puede hasta cuadruplicar los dígitos 
de sus ganancias. 



 
 


	Contribuciones locales a una historia de la minería en la Amazonia colombiana
	Realizado en el marco del proyecto
	Organizaciones
	Coordinación del proyecto
	Redacción y edición del informe
	Introducción
	Apropiación de los espacios
	Control de la gente armada
	Balsas y dragones
	Inflación local
	Negociaciones y compensaciones
	Minería indígena
	Acuerdos y legislación local
	Apéndice I: El eterno retorno de lo mismo
	Introducción
	Los rumores y la llegada de extraños
	Participación de los locales en la minería
	Apropiación de los espacios
	Control de la gente armada
	Balsas y dragones
	Inflación local
	Valor en oro en gramo: 80.000 pesos
	Pérdida cultural
	Conflictos familiares y violencia
	Impactos ambientales
	Rol de la mujer
	Negociaciones y compensaciones
	Minería indígena
	Acuerdos y legislación local
	Teniendo en cuenta las consideraciones anteriores se hacen los siguientes acuerdos:
	Apéndice I: El eterno retorno de lo mismo

